

# شرح القواعد الدبع



لفضيلة الشيخ العالمة عبد الحرب بن فاصل المراكب المراك

تنفيد



### 

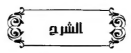
حقوق الطبع محفوظة ( ١٤٣٨هـ – ٢٠١٧م )

البريد الإلكتروني pub@gph.gov.sa



### :क्री। क्रक्रम शिक्षी। गर रीं उक्रम वृंद्र्यी। रींब

بسم الله الرحمن الرحيم، أسأل الله الكريم رب العرش العظيم أن يتولاك في الدنيا والآخرة، وأن يجعلك مباركاً أينها كنت، وأن يجعلك عمن إذا أُعطي شكر، وإذا ابتُلي صبر، وإذا أذنب استغفر، فإن هؤلاء الثلاث عنوان السعادة (١).



الحمد لله وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم أما بعد: فقد افتتح الشيخ هذه الرسالة بعد البسملة بالدعاء لطالب العلم كما هي عادته في افتتاحه لرسائله: (اعلم رحمك الله) (۱)

 <sup>(</sup>١) أخذ الشيخ مضمون هذا الكلام من مقدمة العلامة ابن القيم لـ:
 الوابل الصيب ص٥

<sup>(</sup>٢) انظر مثال الأولى في: مجموعة رسائل في التوحيد والإيمان ص٧٧ و ٢٦ و ٢٦ و ٢٥ و مثال الثانية في الأصول الثلاثة ص٦ وتفسير سورة الفاتحة ص٩٦.

وقول الشيخ: (أسأل الله الكريم رب العرش العظيم) توجه إلى الله وتوسل بأسائه وصفاته، وهذا توسل إلى الله بكرمه وربوبيته للعرش الذي هو أعظم المخلوقات وأعلاها، وقد صف الله تعالى العرش بالعظمة والمجد والكرم قال تعالى: ﴿رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾ [التوبة:١٢٩]، وقال تعالى: ﴿رَبُّ الْعَرْشِ الْحَدِيمِ ﴾ [المؤمنون:١١٦] وقال تعالى: ﴿دُو الْعَرْشِ المُجِيدِ ﴾ [البروج:١٥] على قراءة الجر (١).

وقول الشيخ: (أن يتولاك في الدنيا والآخرة) المراد: أن يكون وليك، ومَن كان الله وليه في الدنيا والآخرة كفاه شرورهما، والله تعالى ﴿ نِعْمَ الْمَوْلِى وَنِعْمَ النَّصِيرُ ﴾ [الأنفال: ٤] وهو تعالى ﴿ وَلِئُ المُوْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ٢٨]، فمن كان الله وليه فهو من المؤمنين، وقال يوسف عليه السلام: ﴿ ﴿ رَبِقَدُ وَاللَّهُ وَلِي اَلْأَحَادِيثٍ أَ فَاطِرَ السَّمَوَتِ

<sup>(</sup>١) هي قراءة حمزة والكسائي وخلف العاشر. التيسير ص٢٢١، والنشر ٢/ ٣٣٩.

وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلِيَّ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ ۚ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَٱلْحِقْنِي بِالطَّرِينِ اللهِ المُالِمُا وَٱلْحِقْنِي بِالطَّرِيدِينَ اللهِ المِيدِينَ اللهُ اللهِ المِيدِينَ اللهِ اللهِ المِيدِينَ اللهِ اللهِ المِيدِينَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

ومن تولاه الله تعالى أصلح له أموره ويسرها له وكفاه ما يهمه، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِ عَالَوْا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ما يهمه، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِ عَلَيْهِ مُ الْمَكَيْمِكُ أَلَا تَعَافُوا وَلَا تَحْرَنُوا وَأَبْسِرُوا بِالْجَنَّةِ مَا تَكْتُ مُونَا مَكَيْهِ مُ الْمَكَيْمِكُ أَلَا تَعَافُوا وَلَا تَحْرَنُوا وَأَبْسِرُوا بِالْجَنَّةِ اللَّهِ مَا اللَّهِ مُ اللَّهُ مَا فَي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّ

وقول الشيخ: (وأن يجعلك مباركاً أينها كنت) المعنى أن يجعل الله فيك بركة في أي مكان كنت، وهذا ممَّا أثنى به عيسى عليه السلام على ربه حيث قال: ﴿وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَاكُنتُ ﴾[مريم:٣١].

وهذا يتضمن الصلاح، فالمؤمن الصالح التقي يكون مباركاً أينها كان، مباركاً على أهله، مباركاً على أصحابه، لا يُسمع منه إلا القول السديد، ولا يحصل منه إلا الإحسان



فتجده ليس بطعان ولا لعان ولا فاحش ولا بذيء، بل هو كريم الأخلاق، لأن بعض الناس يكون ـ والعياذ بالله ـ شراً على جلسائه، وشراً على أهله بسوء أعماله، وقبيح أقواله.

وقول الشيخ: (وأن يجعلك عمن إذا أُعطي شكر، وإذا ابتُلي صبر، وإذا أذنب استغفر)؛ لأن الإنسان يتقلب في هذه الحياة بين هذه الأمور: نعمة ومصيبة وذنب.

والنعمة تشمل الطاعة أيضاً؛ بل إن نعمة الإيهان والطاعة لله أعظم من النعم الدنيوية، وعلى المسلم الشكر إزاء النعم، والصبر عند المصيبة، والتوبة والاستغفار عند اقتراف الذنب، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَٱلَّذِيكَ إِذَافَعَكُوا فَنَحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُم ذَكَرُوا الله عَالَى عَالَى الله عَمْ وَمَن يَغْفِرُ الدُنُوبِ مَ وَمَن يَغْفِرُ الدُنُوبِ إِلَّا الله ﴾ [آل عمران: ١٣٥]، وقال ﷺ: «عجبا لأمر المؤمن إن أمره كله خيرٌ، وليس ذاك لأحد إلا للمؤمن؛ إن

أصابته سراء شكر فكان خيراً له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيرا له»(١).

فقوله: (وأن يجعلك ممن إذا أُعطي) أي: إذا أعطاه الله نعمة من النعم شكرها واستعملها في طاعته سبحانه وتعالى.

(وإذا ابتُلي) بمصيبة صبر وحبس لسانه وجوارحه عن فعل ما لا يحل. (وإذا أذنب استغفر) وهذه الأمور كلها أَمَرَ الله بها، وأثنى على فاعليها.

وقول الشيخ: ( فإن هؤلاء الثلاث عنوان السعادة ) إي والله، من كان قائماً بالواجب عليه في كل هذه الأحوال، كان ذلك عنواناً على سعادته وتوفيق الله له.

فكن أيها المسلم شاكراً صابراً تواباً منيباً، فها أحسن هذه الدعوات الطيبة من الشيخ لطالب العلم.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٩٩٩) من حديث صهيب الرومي ﷺ.



## قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله:

اعلم أرشدك الله لطاعته أن الحنيفية ملة إبراهيم، أن تعبد الله وحده مخلصاً له الدين، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اللهِ مَا لَكُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

فإذا عرفت أن الله خلقك لعبادته؛ فاعلم أن العبادة لا تسمى عبادة إلا مع التوحيد، كما أن الصلاة لا تسمى صلاة إلا مع الطهارة، فإذا دخل الشرك في العبادة فسدت كالحدث إذا دخل في الطهارة.

فإذا عرفت أن الشرك إذا خالط العبادة أفسدها وأحبط العمل وصار صاحبه من الخالدين في النار = عرفت أن أهم ما عليك هو معرفة ذلك، لعل الله أن يُخلصك من هذه الشبكة وهي الشرك بالله. الذي قال الله تعالى فيه: ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ [النساء: ٤٨] وذلك بمعرفة أربع قواعد ذكرها الله جل وعلا في كتابه.



افتتح الشيخ الموضوع- كعادته- بالتوجه إلى طالب العلم فقال: «اعلم» تنبيهاً وإرشاداً وتعليماً

(أرشدك الله) أي: هداك الله ووفقك للرشد، وهو: العلم النافع والعمل الصالح.

(أن الحنيفية ملة إبراهيم) أي: الملة الحنيفية التي هي ملة إبراهيم عليه السلام.

هي: (أن تعبد الله وحده مخلصاً له الدين) المراد: أن تعبده لا تريد بالعبادة سواه، فيكون تدينك وذُلُك وخضوعك لله، ﴿ قُلْ إِنِّ أَمْرَتُ أَنَ أَعَبُداللّهَ مُخْلِصاً لَهُ الدِّينَ ﴿ الْ وَأُمِرَتُ اللّهَ الْحَيْطَالَةُ الدِّينَ ﴿ وَالرَّمِ اللّهَ الْحَيْطَالَةُ وَيِنِي ﴾ [الزمر:١١-١٢] ﴿ قُلِ اللّهَ الحنيفية التي فيها [الزمر:١٤] هذه ملة إبراهيم، وهي الملة الحنيفية التي فيها التوجه إلى الله والإعراض عن ما سواه، وهذه العبادة هي

**€**①≫

التي أمر الله بها عباده، وخلقهم لها كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اَلِمْنَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾، فبيَّن سبحانه أنه خلق الجن والإنس لعبادته، هذه هي الغاية والحكمة من خلق الثقلين، وقد أمر الله بذلك جميع الناس على ألسن رسله، فكل نبي يقول لقومه: ﴿ أَعَبُدُوا اللهَ مَا لَكُمُ مِّنَ إِلَهِ ﴾ [النحل: ٥٩].

ثم نبه الشيخ على أمر مهم، فقال: (واعلم أن العبادة لا تسمى عبادة إلا مع التوحيد) فمن عبد مع الله غيره، لم يكن عابداً لله، ولا يعتد بعبادته؛ لأن العبادة لا تسمى عبادة إلا مع التوحيد.

ثم مثَّل الشيخ على ذلك بقوله: (كما أن الصلاة لا تسمى صلاة إلا مع الطهارة) أي: كما لو صلى الإنسان على غير طهارة فصلاته باطلة ليست صحيحة.

فإذا كان من المعلوم أن الصلاة إذا دخلها الحدث

أفسدها، فكذلك العبادة إذا دخلها الشرك أفسدها، كالحدث إذا دخل الطهارة أبطلها، ولكن إذا كان الشرك هو الشرك الأكبر فإنه يجبط جميع العبادات، قال تعالى: ﴿ لَهِنَ الشَّرِكُتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ الْخُسِرِينَ ﴾ [الزمر:٦٥] ﴿ وَلَوَ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨] وإذا كان من أنوع الشرك الأصغر فغايته أن يجبط العمل الذي قارنه الرياء، ولا يجبط جميع أعماله الأخرى التي أخلص فيها لله.

وقول الشيخ: (فإذا عرفت أن الشرك إذا خالط العبادة أفسدها، وأحبط العمل وصار صاحبه من الخالدين في النار= عرفت أن أهم ما عليك هو معرفة ذلك) فإذا عرفت أن هذا خطر، فمن الحكمة والعقل أن يعرف الإنسان الأمور الخطرة التي فيها ضرر ليتقيها، فالإنسان إذا عرف خطر الشرك اتقاه وحذره وسأل ربه أن يعصمه منه، أما إذا كان لا يعرف خطر الشرك فإنه لا يبالي ولا يخاف منه، فربها وقع فيه وهو لا يدري.

وقوله: (لعل الله أن يُخلصك من هذه الشبكة) شبة الشرك كأنه مصيدة من وقع فيه هلك، كالطائر إذا وقع في الشبكة، ثم بين ما هي الشبكة فقال: (وهي الشرك بالله الذي قال الله تعالى فيه: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغَفِرُ مَا دُونَ وَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [النساء: ٤٨]) وهذا هو الشرك الأكبر.

والشرك الأكبر يتميز بثلاث خصائص:

أولاً: أنه لا يُغفر.

والثاني: أنه موجب للخلود في النار.

والثالثة: أنه يحبط جميع الأعمال.

ودليل ذلك هذه النصوص؛ قال سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [النساء: ٤٨])، وقال تعالى: ﴿ إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِأَللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ ﴾ [المائدة: ٧٧]، وقال تعالى: ﴿إِنَّ اللّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْكِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي اَرْجَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَوْلَيْكَ هُمْ شُرُّ ٱلْبَرِيَةِ ﴾ [البينة: ٢]،

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَهِ أَشْرَكُتَ لِيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَسِرِينَ ﴿ الزمر: ٦٥]، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨].

نسأل الله أن يقينا الشرك كله ظاهره وخفيه، وصغيره وكبيره.

قال الإمام رحمه الله: (وذلك بمعرفة أربع قواعد ذكرها الله جل وعلا في كتابه).

أي: أن خطر الشرك ووجوب التخلص منه والحذر، يتبين بأربع قواعد، وهذه القواعد أشبه ما تكون مسائل:



#### : ब्रांग क्षय । ठ्रंग्र्मा दीव

القاعدة الأولى: أن تعلم أن الكفار الذين قاتلهم رسول الله عَلَيْهُ مُقِرَّون أن الله هو الخالق المدبر، وأن ذلك لم يدخلهم في الإسلام.

والدليل قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَكَر وَمَن يُغْرِجُ ٱلْحَيَّ مِن ٱلْمَيِّتِ وَيُغْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِن ٱلْمَيِّتِ وَيُغْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِن ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَيِّرُ ٱلْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلا نَنْقُونَ اللَّهُ مِن اللَّهُ فَقُلْ أَفَلا نَنْقُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْفَاللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللِمُ اللللْمُ الللِمُ الللْمُ اللْمُ الللِمُ اللللْمُ اللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُولِي اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْ



وقول الشيخ: (أن تعلم أن الكفار الذين قاتلهم رسول الله ﷺ) أي: كفار العرب، وكذلك من سواهم، كانوا يقرون بأن الله هو الخالق الرازق المحي المميت المدبر

للسموات والأرض ومن فيهن، ومع ذلك لم يصيروا بهذا مسلمين ولم يكونوا بهذا موحدين، بل كانوا مشركين في العبادة، اتخذوا مع الله آلهة أخرى يخافونهم ويعبدونهم ويستنصرون بهم.

والأدلة على إقرار المشركين بهذا في القرآن كثيرة، منها ما ذكره الشيخ وهي قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرَّزُقُكُم مِّنَ السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَرَ وَمَن يُغْرِجُ ٱلْحَىَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلَّحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمَّ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ﴿ [يونس: ٣١]. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ [ لقمان: ٢٥] ﴿ وَلَمِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ [الزخرف:٨٧]، وكذلك الأمم الماضية كانوا يقرون بالربوبية لله، كقوم نوح فقد قالوا: ﴿ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَأَنِّلَ مَلَيْهِ كُمَّ مَّا سَمِعْنَا بِهَنَا فِي ءَابَآيِنَا ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ [المؤمنون:٢٤] وعاد وثمود: ﴿وَقَالُواْ لَوْ شَآءَ رَبُّنَا لَأَمْزَلَ مَلَتِهِكُةُ فَإِنَّا بِمَآ أَرْسِلْتُم بِدِعكَ فِرُونَ ﴾ [فصلت: ١٤].

ومعنى هذا أنهم يقرون بتوحيد الربوبية، وهو أن الله تعالى هو خالق السموات والأرض ومن فيهن، وهو رازق العباد، وهو الذي يُدبر الأمر، ولم يدخلهم ذلك في الإسلام، ولم يكونوا بهذا مقرين بأنه «لا إله إلا الله» بل لما بعث إليهم الرسول على ودعاهم إلى أن يقولوا: لا إله إلا الله» تتضمن الله المنعوا؛ لأنهم يعرفون أن «لا إله إلا الله» تتضمن الكفر بكل معبود سوى الله، فهي تتضمن إبطال آلهتهم.

وليس معنى «لا إله إلا الله»: لا خالق إلا الله، ولكنها تتضمن هذا المعنى، ولو كان معنى «لا إله إلا الله» لا خالق إلا الله، لاستجاب المشركون وقالوا: نقر بأنه لا خالق إلا الله، ولكنهم يعرفون أن معنى الإله في لغتهم هو المعبود، فيكون معنى «لا إله إلا الله» لا معبود بحق إلا الله، وأن كل معبود سوى الله فهو معبود بالباطل، فلما كانوا يفهمون معنى الكلام، عرفوا أنهم لو قالوا هذه الكلمة

وأقروا بها كفروا بآلهتهم؛ لهذا قالوا: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِهَةَ إِلَهُا وَحِدًا إِنَّهَا لَهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّلْمُ اللَّاللَّا اللَّلَّا الللَّلْمُ اللَّلَّ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّاللَّا

وبهذا يُعلم أنه لا يكون الإنسان موحداً بمجرد هذا الإقرار، وليس هذا المعنى هو المقصود من «لا إله إلا الله» كما يفهمه كثيرٌ من الناس في العصور المتأخرة، فإنهم صاروا لا يفهمون من «لا إله إلا الله» إلا توحيد الربوبية، ويقولون: معنى «لا إله إلا الله» لا خالق ولا مدبر إلا الله، وأن المقصود منها الإقرار بأن الله تعالى هو النافع الضار.

فكان هؤلاء جاهلين بمعنى «لا إله إلا الله» وإن كانوا يقولونها.

والمشركون الأولون كانوا عالمين بمعنى «لا إله إلا الله» ولهذا امتنعوا من أن يقروا بها، فكان هؤلاء كفاراً بالشرك المنافي للتوحيد، وبالتكذيب للرسول على المنافي للإقرار بأنه رسول الله.



#### : बार्गा वक्च र इंग्रेगा दीब्र

القاعدة الثانية: أنهم يقولون: ما دعوناهم وتوجهنا إليهم إلا لطلب القربة والشفاعة.

فدليل القربة قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ التَّخَذُواْ مِن دُونِدِةَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

ودليل الشفاعة قوله تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَتَوُلَا مِن شُفَعَتُونَا عِندَ اللَّهِ ﴾ [يونس: ١٨].

والشفاعة شافعتان: شفاعة منفية وشفاعة مثبتة، فالشفاعة المنفية ما كانت تطلب من غير الله فيها لا يقدر عليه إلا الله، والدليل قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواۤ أَنفِقُواً



مِمَّا رَزَقْنَكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوَمُّ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ ۗ وَٱلْكَنفِرُونَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ ﴿ اللَّهِ مِهِ اللَّهِ مِهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ ال

والشفاعة المثبتة هي التي تُطلب من الله، والشافع مكرم بالشفاعة والمشفوع له من رضي الله قوله وعمله بعد الإذن، كما قال تعالى: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِى يَشَفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ [البقرة: ٥٠].



(القاعدة الثانية): أن هؤلاء المشركين لم يكونوا يعتقدون فيها يعبدونه: أنها تخلق وترزق وتحيي وتميت؛ بل إن هذا عندهم لله، والدليل قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَدَر وَمَن يُخْرِجُ الْحَيِّ مِن الْمَيْتِ وَيُخْرَجُ الْمَيْتَ مِن الْمَيْتِ وَمَن يُحَرِّحُ الْأَمْنَ فَصَلَ وَهُن يُخْرِجُ الْمَيْتَ مِن الْمَيْتِ وَمَن يُدَبِّرُ الْأَمْنَ فَسَيقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلا نَقُونُ وَمَن يُدَبِّرُ اللَّهَ فَسَيقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلا نَقَقُونَ وَمَن يُدَبِّرُ اللَّهُ فَسَيقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلا نَقَوُن اللَّهُ فَقُلْ أَفَلا نَقُولُنَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلا نَقُولُنَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلا نَقُولُنَ اللَّهُ فَعَلْ اللَّهُ مَنْ خَلَقَهُمْ لِيَقُولُنَ اللَّهُ ﴾ [يونس: ٣١]، وقال تعالى: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ لِيقُولُنَ اللَّهُ ﴾ [الزخرف: ٨٧]، وإنها كانوا يعبدون ما يعبدونه زاعمين



أنها وسائط تقربهم إلى الله، ويقولون: إن الله تعالى لا يُوصَل إليه إلا بواسطة أوليائه والمقربين منه وأنبيائه وملائكته، كملوك البشر إنها يرفع حوائج الناس إليهم خاصتهم وأعوانهم ووزراؤهم، فشبهوا الخالق بالمخلوق ـ تعالى الله عن قول المفترين علواً كبيراً ...

وهم يزعمون أنهم إنها عبدوهم ليقربوهم ويشفعوا لهم عند الله، وذكر الشيخ دليلا على هذا قولَه تعالى: ﴿وَالَّذِينَ اللَّهِ وَلَلْمَا اللَّهِ وَلَلْهَ عَلَى اللَّهِ وَلَلْهَ وَلَلْهَ عَلَى اللَّهِ وَلَلْهَ عَلَى اللَّهِ وَلَلْهَ عَلَى عبادتهم.

[الزمر: ٣]، فهذا هو الحامل لهم على عبادتهم.

والدليل على أنهم أيضاً يرجون شفاعتهم قوله تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَتَوُلاَءِ شُفَعَتَوُناعِندَ ٱللَّهِ ﴾ [يونس: ١٨].

إذاً؛ لم يعبدوهم لاعتقادهم أنهم شركاء لله في الربوبية، ولكنهم جعلوهم شركاء لله في الإلهية، ولهذا قال النبي ﷺ

لحصينٍ والدِ عمران: «كم تعبد اليوم إلها ؟ قال: سبعة، ستا في الأرض وواحدا في السهاء. قال: فأيهم تعد لرغبتك ورهبتك ؟ قال: الذي في السهاء»(١).

إذاً؛ الآلهة عندهم كانت متعددة، ولكن الخالق الرازق المدبر المحيي عندهم واحد.

وذكر الشيخ أن الشفاعة نوعان:

الأولى: الشفاعة المنفية: وهي التي تُطلب من غير الله فيها لا يقدر عليه إلا الله، وهي التي يعتقدها المشركون، فعندهم أن الشفاعة عند الله كالشفاعة عند المخلوق، يعتقدون أن الأولياء والملائكة يشفعون عند الله كها يشفع وزير الملك عند الملك، والصديق عند صديقه، وقد نفى الله هذه الشفاعة، قال تعالى: ﴿ يَاأَينُهَا اللَّهِ عَامَنُوا أَنفِقُوا مِمَا

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي ( ٣٤٨٣) من حديث عمران بن الحصين رضي الله عنها، وقال الترمذي: هذا حديث غريب، وصححه ابن القيم في الوابل الصيب ص ٤١١.

&m>>

رَزَقْنَكُمْ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوَمٌّ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفَعَةٌ أَ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ [البقرة:٢٥٤] فالشفاعة التي يظن المشركون أنها تكون بغير إذن الله لا وجود لها يوم القيامة.

أما الشفاعة من الحي القادر بطلب الدعاء منه، فهذه جائزة، قد كان الصحابة يطلبون من النبي على أن يدعو لهم، في مطالب الدنيا والآخرة، كأن يستسقي لهم (١)، وأن يدعو لهم بالجنة، ولما ذكر النبي على أن سبعين ألفا من أمته يدخلون الجنة بلا حساب ولا عذاب قال عكاشة بن محصن: أدعو الله أن يجعلني منهم، فقال: «اللهم اجعله منهم» (١)، والمسلم إذا دعا لأخيه المسلم وسأل الله له صلاح دينه ودنياه فهو شافع له.

<sup>(</sup>۱) أخرج البخاري (۱۰۱۳)، ومسلم (۸۹۷) من حديث أنس بن مالك " أن رجلا دخل يوم الجمعة.. ورسول الله هي قائم يخطب.. فقال: يا رسول الله هلكت المواشي وانقطعت السبل، فادع الله يغيثنا". (۲) رواه البخاري ( ۲۰۶۱) من حديث ابن عباس رضي الله عنها، ومسلم (۲۱۲) من حديث أبي هريرة ...

الثانية: الشفاعة المثبتة: وهذه الشفاعة لا تكون إلا بإذنه سبحانه، ولمن رضي عمله وهم أهل التوحيد، وقد دل القرآن على إثبات هذه الشفاعة، قال تعالى: ﴿ وَكُم مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَعَتُهُمْ شَيْتًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآءُ وَيَرْضَىٰ ﴾ [ النجم: ٢٦] وقال تعالى: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَن ٱرْتَضَىٰ ﴾ [ الأنبياء: ٢٨]، وقال تعالى: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ، إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، معناه: لا أحد يشفع عند الله حتى يأذن الله له، ولهذا لما تُطلب الشفاعة من الرسول عَلَيْ لا يبدأ بالشفاعة أولاً، وإنها قال: «فأستأذن على ربي فيؤذن لي ويلهمنى محامد أحمده بها لا تحضرني الآن فأحمده بتلك المحامد، وأخر له ساجدا فيقال: يا محمد ارفع رأسك، وقل يسمع لك، وسل تعط، واشفع تشفع»(۱). فالحديث دل على أنه لا يشفع حتى يأذن الله له.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٥١٠) ومسلم (١٩٢) من حديث أنس ١٩٣٠.



وهذه الشفاعة تكون للرسول عَلَيْهُ، والأنبياء، والملائكة، والمؤمنين.

#### : ब्राप्ता वक्या र्वाणी विद्ध

القاعدة الثالثة: أن النبي على ظهر على أناس متفرقين في عباداتهم: منهم من يعبد الملائكة، ومنهم من يعبد الأنبياء والصالحين، ومنهم من يعبد الأشجار والأحجار، ومنهم من يعبد الشمس والقمر.

وقاتلهم رسول الله ﷺ ولم يفرق بينهم.

والدليل قوله تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَقَىٰ لَا تَكُونَ فِتَنَةً وَيَكُونَ فِتَنَةً وَيَكُونَ أَلِدِينُ كُلُّهُ لِللَّهِ ﴾ [الأنفال: ٣٩].

ودليل الشمس والقمر قوله جل وعلا: ﴿ وَمِنْ ءَايَـتِهِ اللَّهَمُسِ وَلَا لِلْقَـمَرِ اللَّهَمُ وَالْقَمَرُ ۚ لَا شَنْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَـمَرِ وَأَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَـمَرِ وَأُسْجُدُوا لِلسَّمْسِ وَلَا لِلْقَـمَرِ وَأُسْجُدُوا لِللَّهَمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ وأسَّجُدُوا لِللّهَ تَعْبُدُونَ ﴾ [يّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٧].

ودليل الملائكة قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْمُرَكُمْ أَن تَنَّخِذُوا الْمُلَتَهِكَةَ وَاللَّهِكَةَ وَاللَّهَ الْمُلَتَهِكَةَ وَاللَّهَ وَاللَّهِ مَا اللَّهَ اللَّهَ وَالنَّبِيِّ مَا أَنْهُ إِلَّا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللّلَهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مُنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مِنْ أَلَّا لِ

ودليل الأنبياء قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَنعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ مَن مَرَيَمَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ قَالَ سُبْحَنكَ مَا يَكُونُ لِنَ أَنَّ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ ال

ودليل الصالحين قوله تعالى: ﴿ أُوْلَيَكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ. وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴾ [الإسراء: ٥٧].

ودليل الأشجار والأحجار قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ اللَّكَ وَالْعَرَءَيْتُمُ اللَّكَ وَالْعَرَى اللَّهِ اللَّهَ وَالْمُخْرَىٰ اللَّهِ اللَّهِ ١٩ -٢٠].

وحديث أبي واقد الليثي شه قال شه: خرجنا مع النبي إلى حنين، ونحن حدثاء عهد بكفر، وللمشركين سدرة يعكفون عندها، وينوطون بها أسلحتهم، يقال لها

ذات أنواط، فمررنا بسدرة، فقلنا: يا رسول الله: اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط...»الحديث(١).



مما يجب أن يُعلم أن النبي على لما بعثه الله لدعوة الخلق الله عبادة الله وحده لا شريك له وجد أناساً أشتاتاً في عباداتهم وشركهم، كل له معبود، قال تعالى: ﴿وَلَا تَكُونُواْ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ ومنهم من يعبد الله الله الله من يعبد الأنبياء، ومنهم من يعبد المالحين، ومنهم من يعبد الأشجار والأحجار، والرسول على كفرهم كلهم، ولم يفرق بينهم.

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۲۱۸/۵)، وصححه الترمذي (۲۱۸۰) وابن حبان (۲۷۰۲).

فلا نقول: هذا يعبد الملائكة، والملائكة لهم شأن وفضل، لا؛ بل كل من عَبَد مع الله غيره فهو مشرك كافر؛ فإن العبادة حقٌ لله لا يجوز صرفها لغيره لا لملك مقرب ولا لنبي مرسل، قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَقَىٰ لَا يَكُونَ فِتَالَةُ ﴾ [الأنفال: ٣٩]، أي: حتى لا يكون شرك، فأمر الله بقتال الكفار كلِّهم دون فرق.

ثم ذكر الشيخ الآيات التي تدل على وجود الشرك بهذه الأشياء، فقال: «ودليل الشمس والقمر، قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ أَن بعض الناس عبد الشمس والقمر، قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلنَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ۚ لَا شَبْحُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا للَّهَ مَرِ وَالشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ۚ لَا شَبْحُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لللَّهَ مَر وَاستَّبُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمْرُ وَالْقَمْرِ وَالْمَر وَالْقَمْرِ وَالْمَر وَالْمَر بالسجود لله الذي خلقهن، السجود لله الذي خلقهن، السجود للشمس والقمر وأمر بالسجود لله الذي خلقهن، فهو تعالى المستحق أن يعبد، الأنه خالقها، وقال الهدهد في شأن بِلْقِيْس: ﴿ وَجَدتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّيْسِ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ [النمل: ٢٤]

والدليل على أن بعض الناس عبد الملائكة والأنبياء قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْمُرُكُمُ أَن تَنَّخِذُوا الْلَكَتِكَةَ وَالنَّبِيَّ َنَ أَرْبَابًا أَيَا مُرْكُمُ اللَّهُ وَلَا يَأْمُرُكُم أَن تَنَّخِذُوا الْلَكَةِ كَةَ وَالنَّبِيَّ أَرْبَابًا أَيَا مُرْكُمُ فَلَا يَعْلَى اللَّهُ وَمَنْ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الْعَلَى الْ

والدليل على أن مِن الناس مَن عبد بعض الأنبياء والصالحين، قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَعِيسَى ابّنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ وَالصالحين، قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَعِيسَى ابّنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ لِلنّاسِ الْتَخِذُونِ وَأَتِى إِلَهَ يَنِ مِن دُونِ اللّهِ قَالَ سُبْحَننَكَ مَا يَكُونُ لِيَ لَنّا اللّهَ اللّهَ اللّهَ وَفِي اللّهَ اللّهَ وَفِي اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ مَا فِي نَفْسِى وَلاَ أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِى وَلاَ أَعْلَمُ اللّهُ وَلَيْ وَرَبّكُمْ ﴾ [المائدة:١١٦-١١] فهذه الآية فيها دلالة على وجود الشرك بالأنبياء، فعيسى عليه السلام نبي، وفيها دلالة وفيها دلالة وفيها دلالة وفيها دلالة وفيها حلى وجود الشرك بالصالحين؛ فإن أمه من الصالحات.



والدليل على أن من الناس من يعبد الصالحين، قوله تعالى: ﴿ قُلِ اَدْعُوا اَلِنَينَ زَعَمْتُهُ مِن دُونِهِ فَلا يَمْلِكُونَ كَشَفَ الشَّرِ عَنكُمْ وَلا تَعْوِيلًا ﴿ قُلْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنكُمْ وَلا تَعْوِيلًا ﴿ قُلْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ الوسيلة ، ويرجون دون الله هم يدعون رجم ويبتغون إليه الوسيلة، ويرجون رحمته، ويخافون عذابه، فكيف تعبدونهم من دون الله؟

وقد قيل: إنها نزلت في الذين كانوا يعبدون الملائكة وعزيرا والمسيح<sup>(۱)</sup>، وقيل: كان ناس من الإنس يعبدون ناسا من الجن، وتمسك هؤلاء ناسا من الجن، وتمسك هؤلاء بدينهم. (۱) والدليل على أن من الناس من يعبد الشجر والحجر، قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَ يَثُمُ اللَّتَ وَالْعُزَى اللَّ وَمَنَوْةَ النَّالِثَةَ النَّالِثَةَ النَّالِثَةَ النَّارِثَةَ النَّالِثَةَ النَّالِثَةَ النَّارِثَةَ النَّالِثَةَ النَّارِثَةَ النَّالِثَةَ النَّارِثَةَ النَّارِثَةَ النَّارِثَةَ النَّارِثَةَ النَّالِثَةَ النَّارِثَةَ النَّالِثَةَ النَّارِثَةُ النَّارِثُ النَّارِثَةُ النَّارِثَةُ النَّارِثَةُ النَّالِثَةُ النَّارِثُولَةُ النَّالِثَةُ النَّالِثَةُ النَّارِثُ النَّوْلَةُ النَّالِثَةُ النَّارِثُونَ النَّالِثُونَ النَّالِثُونَةُ النَّالِثَةُ النَّالِثَةُ النَّالِثُونَ النَّالِثُونَ النَّالِثُونَ النَّالِثَةُ النَّالِيْنَالِقَالِثَةُ النَّالِثُونَ النَّالِقُلْفَالِثُونَ النَّالِيْنَالِقَالِثَةُ النَّالِقُلُونَ النَّالِقُلْفَالِقُلْفُلُونُ النَّالِقُلُونُ النَّالِقُلُونُ النَّالِقُلُلُهُ الْنَامِ اللْفَالِقُلُونُ النَّالِقُلْفُلْفُلُونُ النَّالِقُلُلُهُ النَّالِقُلْفُلُونُ النَّالِقُلْفُلْفُلُونُ الْفُلْفُلُونُ النَّالِقُلْفُلُولُونُ النَّالِقُلْفُلُونُ النَّالِقُلْفُلْفُلُونُ النَّالِقُلْفُلُولُونُ النَّالِقُلُلُولُ الْفُولُونُ النَّالِقُلْفُونُ الْفُلْفُلُونُ الْفُلْفُلُولُولُونُ الْفُلْفُلُولُ الْفُلْفُلُولُ الْفُلْفُلُولُ الْفُلُولُ الْفُلُولُ الْفُلْفُلُولُ الْفُلُولُ الْ

<sup>(</sup>١) جامع البيان ( ٩/ ١، ص٤٠١) من قول ابن عباس رضي الله عنهها.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٤٧١٤) من قول ابن مسعود رضي الله عنه.

ومناة: صنم بقُدَيْدٍ تعظمه الأوس والخزرج.

واللات: صخرة بيضاء منقوشة بالطائف، وعليها بيت له أستار وسَدَنة، وقيل: كان اللَّات رجلا يلُتُّ سَويق الحاج، فلها مات عكفوا على قبره. (١)

والدليل من السنة على عبادة الأشجار حديث أبي واقد الليثي رضي الله عنه، قال: «خرجنا مع النبي الله عنه، قال: «خرجنا مع النبي الله عنين» أي: حين خرجوا مع الرسول الله من مكة إلى حنين لقتال هوازن، قال: «ونحن حدثاء عهد بكفر» أي: أن عهدهم بالكفر قريب؛ لأنهم من مسلمة الفتح. قال: «وللمشركين سدرة يعكفون عندها، وينوطون بها أسلحتهم، يقال لها ذات أنواط، فمررنا بسدرة، فقلنا: يا رسول الله: اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط» أي: اجعل لنا سدرة ننوط بها أسلحتنا – والنوط: التعليق (٢)

<sup>(</sup>۱) جامع البيان (۱۳/ ۳/ ص٥٨)

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: (٤١٨)

**₹17**\$

- ونتبرك بها، وذلك لجهلهم، ولقرب عهدهم بالكفر لم يتخلصوا من جذوره وأصوله، ولذا أغلظ الرسول على لم يتخلصوا من جذوره وأصوله، ولذا أغلظ الرسول على لهم في الكلام فقال على «قلتم والذي نفسي بيده كما قال قوم موسى: ﴿ آجْعَل لَنَا إِلَهُا كُمَا لَهُمْ ءَالِهُ وَ ﴾ [الأعراف: ١٣٨] إنها السنن، لتركبن سنن من كان قبلكم » لينزجروا ويحذروا، ويعرفوا أن ذلك شرك وباطل.

#### : هنا الشيخ رحمه الله

القاعدة الرابعة: أن مشركي زماننا أغلظ شركاً من الأولين؛ لأن الأولين يشركون في الرخاء ويخلصون في الشدة، ومشركو زماننا شركهم دائماً في الرخاء والشدة.

والدليل قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِ الْفُلْكِ دَعُواْ اللهَ مُغْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَمْهُمْ إِلَى اللَّبِرَ إِذَاهُمْ يُشْرِكُونَ ﴿ لِيَكُفُرُواْ بِمَا ءَاتَيْنَهُمْ وَلِيَتَمَنَّعُواْ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَاهُمْ وَلِيَتَمَنَّعُواْ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَاهُمُ وَلَا العنكبوت: ٢٥- ٢٦] يمت، وصلى الله وسلم على محمد وآله وصحبه وسلم.



معنى هذا أن الشرك بعضه أغلظ من بعض، وبعضه أقبح من بعض، والكفر أيضاً يتفاوت، فالملاحدة الجاحدون أغلظ كفراً من المقرين بربوبيته سبحانه وتعالى وإن كانوا مشركين، والذي يدعو إلى الكفر ويصد عن

سبيل الله = أغلظ كفراً من الذي لا يدعو وكفره قاصر على نفسه.

ومشركو زماننا أغلظ شركاً من المشركين الأولين، ووجه ذلك أن الأولين كانوا يشركون في الرخاء، أي: في حال السعة والطمأنينة، ولكن الغالب عليهم أنهم يخلصون في الشدائد، وهذا هو الذي حكاه الله عنهم في آيات كثيرة، قال تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِ ٱلْفُلِّكِ دَعُواْ ٱللَّهَ تُخْلِصِينَ لَهُ ٱلَّذِينَ ﴾[ العنكبوت: ٦٥]، ﴿ هُوَالَّذِى يُسَيِّرُكُرُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحِّرُ حَتَّىٰ إِذَا كُنْتُدْ فِ ٱلْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيجٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُوا بِهَا جَآءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمُ ٱلْمَوْجُ مِن كُلِ مَكَانِ وَظَنُّواْ أَنَهُمْ أُحِيطَ بِهِـمْ ۗ دَعُواْ اللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ لَهِنَ أَنِحَيْتَنَا مِنْ هَلَذِهِ. لَنَكُونَكَ مِنَ ٱلشَّكِرِينَ ﴾ [ يونس: ٢٢ ] ﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلفُّرُ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ ۚ فَلَمَّا غَيَّنكُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ أَعْرَضْتُم ۚ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ كَفُورًا ﴾ [ الإسراء: ٦٧ ].

أما مشركو زماننا فشركهم دائم - أعوذ بالله - في الرخاء وفي الشدة، بل لعلهم في الشدة أشد شركاً منهم في الرخاء، وهذا يدل - والعياذ بالله - على شدة تعلقهم بمعظّميهم ومعبوديهم، وهذا هو المشهور عن المشركين من المنتسبين للإسلام، - كالرافضة - فيُذكر عنهم أنهم في الشدة أكثر استغاثة بعلي والحسين رضي الله عنهما، وكذلك القبوريون، كعُباد البدوي وأشباههم في مصر وغيرها، إذا المتدبهم الكرب نادوا مَن يأهُونه من أولئك الموتى.

وذكر الشيخ ي في «كشف الشبهات» وجها آخر من غلظ شرك المتأخرين، وهو: « أن الأولين يدعون مع الله أناسا مقربين عند الله؛ إما أنبياء وإما أولياء وإما ملائكة، أو يدعون أشجارا أو أحجارا مطيعة لله وليست عاصية، وأهل زماننا يدعون مع الله أناسا من أفسق الناس، والذين يدعونهم هم الذين يحكون عنهم الفجور من الزنا والسرقة وترك الصلاة وغير ذلك، والذي يعتقد في

الصالح – أو الذي لا يعصي – مثل الخشب والحجر أهون ممن يعتقد فيمن يشاهد فسقه وفساده ويشهد به (۱)، بل منهم الكافر، والملحد كابن عربي الطائي رأس الاتحادية فهناك مَن يغلو به ويؤلهه!

ولاشك أن الذي يغلو في مَن تعظيمه ومحبته لها أصل في الدين كالملائكة والأنبياء والصالحين أخف ضلالاً وشركاً ممن يغلو في بعض الفاسقين أو الملحدين، وهذا يدل على عِظم ما وصل إليه الأمر من تغلغل الشرك في الأمة. والشيخ يريد المشركين من المنتسبين للإسلام، كالرافضة والصوفية القبورية، الذين اتخذوا بعض القبور أوثاناً يحجون إليها ويطوفون بها ويستغيثون بأهلها مِن والعافية -.

<sup>(</sup>١) " كشف الشبهات"

**₹**(77)\$

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد.





# فهرس الموضوعات

| ξ  | القدمة          |
|----|-----------------|
| ١٤ | القاعدة الأولى  |
| ١٨ | القاعدة الثانية |
| ۲٥ | القاعدة الثالثة |
| ٣٣ | القاعدة الرابعة |
| ٣٩ | فهرس الموضوعات  |

